
 

Phật – A-la-hán – Bồ-tát 
佛 - 阿羅漢 - 菩薩 

Buddha – Arahant – Bodhisatta  

*** 
Nội dung 

1. Phật. 

 1.1. Bậc giác ngộ - Phật (Bụt).    

  1) Phật Toàn giác  2) Phật Độc giác 

  3) Phật A-la-hán  4) Tam thế Phật 

 1.2. Phật tính.  

  Phật tính =  Duyên khởi tính = Vô thường tính + Vô ngã tính 

 1.3. Phật lực.  

  1) Tự lực  2) Tha lực 

2. A-la-hán. 

 2.1. A-la-hán và Phật. 

 2.2. Tu học và quả chứng của A-la-hán. 

 [Văn tuệ-Tư tuệ-Tu tuệ]  =>  [Đắc giới + Đắc định + Đắc tuệ = Niết-bàn] 

 2.3. Tín ngưỡng A-la-hán. 

  1) 10 đại đệ tử A-la-hán 2) 16 vị tổ A-la-hán    3) 18 vị tổ A-la-hán 



3. Bồ-tát. 

 3.1. Bồ-đề và Bồ-đề tâm. 

  1) Bồ-đề 2) Bồ-đề tâm  

3.2. Bồ-tát. 

  1) Bồ-tát hiện thực 2) Bồ-tát siêu việt 

 3.3. Tu học và quả chứng của Bồ-tát. 

  50 ngôi vị thực hành tu học của Bồ-tát chia làm 5 thứ bậc: 

  1) Bồ-tát Nhập môn:  Thập tín (1 thứ bậc). 

  2) Bồ-tát Tam hiền: Thập hạnh – Thập trụ – Thập hồi hướng (3). 

  3) Bồ-tát Thánh nhân:  Thập địa (1 thứ bậc). 

Bài đọc thêm 

1/. Tứ nhiếp pháp. 

2/. Lục thông – Tam minh. 

3/. Mười tám vị A-la-hán chùa Tây Phương, Thạch Thất, Hà Nội. 

NBS:  Minh tâm 6/2020 

 



1. Phật. 

 1.1. Bậc giác ngộ - Phật (Bụt).    

  
Buddha (title) - Wikipedia 

Phật – Wikipedia tiếng Việt 
 

Phật (佛;  P;S: Buddha;  E: Awakened One, Enlightened One, 

Knowing One)  



Phật là từ phiên âm gốc Hán, còn gọi là Phật đà 佛陀 hay Giác giả 

覺者. 

Bụt là từ phiên âm gốc Việt. Tính theo thời gian và điều kiện phát 

triển thì từ Bụt đã xuất hiện trong ngôn ngữ Việt sớm nhất là vào thế kỷ 

thứ 2 và muộn nhất là thế kỷ thứ 6 và từ nầy đã do các thiền sư Ấn đầu 

tiên dịch ra từ chữ Phạn Buddhã và sử dụng đến thế kỷ thứ XIII- XIV. 

Thời Trịnh Nguyễn phân tranh, hai bên đều có xu hướng mời các cao 

tăng từ Trung Quốc sang để hoằng hóa, nên từ Bụt bị lấn át bởi từ Phật 

và dần dần đi vào quên lãng. 

Từ “Buddha” được rút ra từ ngữ căn tiếng Phạn “Budh”, có nghĩa 

là giác ngộ (= thấy biết rõ hay tỉnh thức). Theo đó, danh từ Phật không 

phải là danh từ riêng mà là một danh từ chung chỉ cho “Bậc giác ngộ” 

hay “Bậc tỉnh giác” (Giác giả). 

Thái tử Tất-đạt-đa (P: Siddhattha;  S: Siddhārtha) không phải sanh 

ra đã được gọi là Phật. Ngài sanh ra không tự nhiên mà có được giác 

ngộ.  Ngài cũng không nhờ ân điển của bất cứ một đấng siêu nhiên nào. 

Tuy nhiên, sau nhiều cố gắng tu học liên tục, Ngài đã giác ngộ chân lý.  

Nói chung, bất cứ chúng sanh nào cũng có thể thấy biết chân lý, 

vượt thoát mê lầm để thành Phật. Như trong kinh Phạm Võng Bồ Tát 

Tâm Địa Phẩm có chép: 



“Ta là Phật đã thành, chúng sanh là Phật sẽ thành. Ta không phải 

là vị Phật đầu tiên, cũng chẳng phải là vị Phật cuối cùng nơi thế gian 

này. Trước ta đã có vô số vị Phật, và sau ta cũng sẽ có vô số vị Phật 

xuất hiện trên thế gian này”. 

Như vậy, Phật không phải là thần thánh hay siêu nhiên. Ngài cũng 

không phải là một đấng cứu thế cứu người bằng cách tự mình gánh lấy 

gánh nặng tội lỗi của chúng sanh. Như chúng ta, Phật cũng sanh ra là 

một con người. Sự khác biệt giữa Phật và phàm nhân là Phật đã hoàn 

toàn giác ngộ chân lý, còn phàm nhân vẫn mê mờ tăm tối.  

Các Phật tử nhận thức rằng vị Phật Thích Ca lịch sử không phải là 

vị thần tối thượng ban phúc giáng họa, cũng không phải là đấng cứu thế 

cứu người bằng cách tự mình gánh lấy tội lỗi của loài người. Người Phật 

tử chỉ tôn kính đức Phật như một con người toàn giác toàn hảo đã đạt 

được sự giác ngộ giải thoát thân tâm qua những nỗ lực tu học của chính 

mình và không qua ân điển của bất cứ một đấng siêu nhiên nào.  

Theo Phật giáo, ai trong chúng ta cũng đều có khả năng làm Phật; 

tuy nhiên, muốn thành Phật, chúng ta phải tu học theo con đường mà 

đức Phật Thích Ca đã vạch ra để đi đến giác ngộ qua các giai đoạn của 

quả vị Phật. 

Bậc giác ngộ được phân biệt sau: 



1) Phật Toàn giác (佛全覺;  P: Sammā-sambuddha;  S: 

Samyak-saṃbuddha;  E: Perfectly Enlightened One, Supremely 

Awakened One):   Đây là bậc giác ngộ đạt Niết-bàn mà không qua 

hướng dẫn của bất kỳ ai, và có thể chỉ con đường dẫn đến Niết-bàn cho 

người khác qua tuyên thuyết giáo pháp.  Nhờ vậy chúng sinh có được 

phương tiện giải thoát rộng rãi. Tuy nhiên, thời đại xuất hiện một vị Phật 

Toàn Giác là rất hiếm trong các chu kỳ thế giới.  Phật Thích Ca là vị 

Phật Toàn giác.  

 Vị Phật Toàn giác được biểu hiện với 3 đặc điểm sau: 

- Tự giác:  Tự mình giác ngộ cho bản thân mình. 

- Giác tha:  Giáo hóa cho người khác cũng đồng giác ngộ. 

- Giác hạnh viên mãn:  Hai công hạnh Tự giác và Giác tha đều 

hoàn thành một cách đầy đủ.  

Trong Trung bộ kinh III, trang 110, nói lên địa vị tối thượng này 

của vị Phật Toàn giác: 

"Không thể có một vị Tỳ-kheo, này Ba-la-môn, thành tựu một cách 

trọn vẹn, một cách đầy đủ tất cả các pháp mà Thế Tôn bậc A-la-hán, 

Chánh đẳng giác đã thành tựu.”   

2) Phật Độc giác (佛獨覺;  P: Pacceka-buddha;  S: Pratyeka-

buddha;  E: Lone Buddha, Private Buddha, or Silent Buddha):  Đây là 

bậc giác ngộ đạt Niết-bàn mà không qua hướng dẫn của bất kỳ ai, nhưng 



không thể dạy con đường giác ngộ cho người khác vì không đủ khả năng 

giáo hóa chúng sinh về những điều mình chứng ngộ. Do đó, chúng sinh 

không có phương tiện giải thoát rộng rãi.  

 3) Phật A-la-hán (佛阿羅漢;  P: Sāvaka-buddha;  S: 

Śrāvaka- buddha;  E: Hearer, Disciple):  Đây là bậc giác ngộ đạt 

Niết bàn bằng cách thực hành theo lời dạy của Phật Toàn giác hoặc 

những học trò của vị Phật Toàn giác này (Xin xem thêm mục 2. A-la-

hán bên dưới). 

4) Tam thế Phật. 

Kinh văn đôi lúc cũng nhắc đến Tam thế Phật 三世佛, nghĩa là có 

vô số các vị Phật xuất hiện trong ba đời, lần lượt ở thời quá khứ, thời 

hiện tại và thời vị lai, trong đó: 

- Phật Nhiên Đăng tượng trưng cho chư Phật thời quá khứ. 

- Phật Thích Ca tượng trưng cho vị Phật thời hiện tại. 

- Phật Di Lặc tượng trưng cho chư Phật thời vị lai. 



 

1.2. Phật tính.  

Phật tính (佛性; S: Buddhatā, Buddha-svabhāva;  E: Buddha-

nature)  

Chân lý khách quan tự nhiên Duyên khởi do đức Phật khám phá ra 

biểu hiện tính đồng đẳng trong mọi loài chúng sanh; tính chất đồng đẳng 

theo chân lý này được gọi là Phật tính. Như vậy Phật tính là cách nói 

khác của Duyên khởi, là Tuệ giác, là phương tiện dẫn dắt chúng sinh đến 

Niết-bàn vậy. 



Nguyên lý Duyên khởi, có các biểu hiện cụ thể chính yếu là Nhân 

Quả, Vô thường, Vô ngã. Theo đó ta có:   

Phật tính =  Duyên khởi tính = Vô thường tính + Vô ngã tính 

Dưới đây là 3 đặc tính của Duyên khởi, tức nội dung của Phật tính. 

1) Nhân Quả (因果;  P;S : Hetu-phala;  E: Cause and Effect) :  

Đây là nói gọn của Nhân Duyên Quả [Với duyên (緣;  P: paccaya, 

paticca;  S: pratyaya, pratitya;  E:  condition), được triển khai từ nguyên 

lý Duyên khởi vào đời sống, qua cách nhìn thông thường của con người.  

  + Nhân :  Được xem là duyên chính, còn gọi là nội duyên. Ví 

dụ : con người là duyên chính, tổ hợp bởi 5 duyên (= 5 uẩn). 

  + Duyên :  Được xem là duyên phụ, còn gọi là ngoại duyên, 

nó có thể có lợi (thiện) hay có hại (bất thiện) cho duyên chính.  

  + Quả :  Là duyên chính mới hình thành từ sự phối hợp 

duyên chính và duyên phụ. 

Nhân  +  Duyên  =  Quả 



 

 Từ đây, đức Phật đã xây dựng cơ cấu Tứ Diệu Đế gồm 2 cặp Nhân 
Quả: 

  + Cặp Nhân Quả thế gian là:    Khổ Đế - Tập Đế. 

  + Cặp Nhân Quả xuất thế gian là:  Diệt Đế - Đạo Đế. 

 

 2) Vô thường (無常;  P: Anicca;  S: Anitya;  E: Impermanence):  

Đây là cách trình bày về hiện tượng không ngừng biến đổi của mọi sự 

vật trong vũ trụ. Đó là do mọi sự vật hình thành từ các duyên tương quan 

tương liên và các duyên không ngừng tương tác nhau nơi tự thân và 

ngoại cảnh, tạo ra hiện tượng biến đổi, mà qua các giác quan hạn chế nơi 

con người, đã nhầm gọi là “có Sinh có Diệt”. 

 3) Vô ngã (無我;  P: Anattā;  S: Anātman;  E: No-self, Not self, 

Non-ego):  Đây là cách trình bày về bản chất giả tạm không thực thể 

của mọi sự vật trong vũ trụ, do hình thành từ các duyên tương quan 

tương liên và các duyên không ngừng tương tác nhau nơi tự thân và 

ngoại cảnh.  



- Với nhận thức Vô ngã, con người sẽ không chấp mắc vào:  

+ Cái ta (Ngã 我;  E: I / Ego) :  Thực thể.  

+ Cái của ta (Ngã sở 我所;  E: Mine):  Cái của thực thể. 

+ Cái ta tự có (Tự ngã 似我;  E: Myself): Thực thể tự có (như 

linh hồn tự có và hằng có). 

  - Với nhận thức Hữu ngã, con người sẽ chấp mắc vào Cái ta, Cái 

của ta, Cái ta tự có.  Đây là cội nguồn của khổ đau. 

 

1.3. Phật lực.  

Theo đạo Phật, hành giả thực hành đúng đắn trong tu học, cần phát 

huy hai nguồn lực sau: 



1) Tự lực 自力:  Đạo Phật dạy rằng mỗi người tự làm chủ số 

phận của mình theo quy luật Nhân Quả biểu hiện qua Nghiệp do mình 

tạo ra, không một ai ngoài bản thân ta có thể phán xét, cứu vớt, xóa tội 

cho mình.  

2) Tha lực 他力:   Đạo Phật dạy rằng các vị Phật, Bồ tát … chỉ là 

các vị đạo sư dẫn đường, giúp cho chúng sanh tự tìm cách giải thoát 

thông qua giáo Pháp bằng việc nhận thức và hành động theo chân lý 

khách quan Duyên khởi.  

Chân lý khách quan Duyên khởi là phương tiện giúp hành giả 

chuyển hóa tâm trí của mình từ mê sang ngộ. Chân lý khách quan này ví 

như con thuyền trí tuệ giúp đưa hành giả từ bờ mê qua bờ giác. Khi đã 

giác ngộ viên mãn, hành giả thong dong lên bờ, chứ không phá thuyền, 

cũng không giữ thuyền mãi bên mình. 

Vì thế, “Phật lực 佛力 hay Oai lực của chư Phật, …” là tha lực 

dùng nói lên hình tượng cho sức mạnh chuyển hóa nội tâm mê lầm dính 

mắc của chúng sinh, từ sự quán triệt chân lý mà đức Phật đã dày công 

khám phá ra, chứ không nhằm nói tới sức mạnh của thần thông nơi vị 

Phật đối với thế giới vật lý hữu tướng. Chúng ta nên nhớ rằng đạo Phật 

là đạo tu tâm chứ không phải đạo tu tướng. 

Xem thêm: 
- Đức Phật là ai? | Sống hạnh phúc 

- Đức Phật Ở Đâu - Trung Tâm Hộ Tông 



- Tại sao không nên vội tin… đức Phật?  

- Đức Phật của chúng ta - Thiền Viện Viên Không 

- Đức Phật: Nhà giáo dục vĩ đại - Phatgiao.org.vn 

VIDEO 
- Đức Phật thầy của Trời Người 

- Đức Phật Là Ai –Thích Phước Tiến 

- Đức Phật lịch sử - TT. Thích Nhật Từ 

- Đức Phật - Nhà cách mạng vĩ đại - Thích Nhật Từ 

- Đức Phật Là Một Con Người – Thầy Thích Phước Tiến 

- Đức Phật Bậc Thầy Của Trời Người - Thầy Thích Phước Tiến 

- Hình Tượng Đức Phật Nói Lên Điều Gì - Thầy Thích Phước Tiến 

- Lược Sử Đức Phật Thích Ca (Đản Sanh - Thành Đạo) – Thầy Thích Phước Tiến 

- Lược Sử Đức Phật Thích Ca (Thành Đạo - Niết Bàn)  –  Thầy Thích Phước Tiến 

 

2. A-la-hán. 



 
Arhat - Wikipedia 

A-la-hán – Wikipedia tiếng Việt 

 

A-la-hán (阿羅漢;  P: Arahat, Arahant;  S: Arhat, Arhant;) 

Theo Phật giáo Nguyên thủy, A-la-hán là “người đã đạt tới Niết-

bàn”, “người hoàn hảo” hay “người xứng đáng", cụ thể là: 

- Bậc đã hoàn toàn chứng ngộ chân lý. 

- Bậc chủ động trong sinh tử luân hồi. 

- Bậc xứng đáng được cúng dường. 



Tuy nhiên theo các tông phái khác trong Phật giáo Phát triển, thì 

thuật ngữ này để chỉ những người đã tiến rất sâu trên con đường giác 

ngộ, tuy cũng chủ động trong sinh tử luân hồi nhưng chưa hoàn toàn 

viên mãn, nói cách khác là chưa đạt Phật quả. 

2.1. A-la-hán và Phật. 

Về cơ bản, đức Phật cũng đã tự cho mình là một A-la-hán, cách mà 

Phật đi đến giác ngộ cũng giống hệt những vị A-la-hán khác, nhưng vì 

trong vô số kiếp trước Phật đã tạo dựng nhiều công đức dấn thân làm lợi 

ích cho chúng sinh, thực hành Bồ-tát hạnh nên khi đắc đạo ngài có thần 

thông, trí tuệ, dung mạo, công đức ... cực kỳ cao quý, phi phàm, vượt xa 

những A-la-hán đệ tử sau này.  

Nhưng càng về sau, nhiều luận bản xuất hiện và làm cho khoảng 

cách giữa từ "Phật" và từ "A-la-hán" càng cách xa. Thậm chí nhiều luận 

bản còn có ý chê bai quả vị A-la-hán là kém cỏi. Đây là điều trái ngược 

với quan điểm ban đầu của Phật. 

Thời đức Phật tại thế không có chuyện chia tông lập phái như về 

sau. Xưa kia, khi một vị đắc quả A-la-hán, Phật không nói người này đã 

tinh tấn (chăm chỉ) tu theo pháp môn này hay pháp môn kia, mà giải 

thích rằng trong nhiều tiền kiếp người đó đã hết lòng tạo dựng nhiều 

công đức, cung kính hay cúng dường một bậc Thánh nào đó. Vì thế, 

chúng ta không nên phân biệt Tiểu thừa, Đại thừa hay Kim Cương thừa. 

 



 

 

2.2. Tu học và quả chứng của A-la-hán. 

Để có thể đạt quả vị A-la-hán, thông thường hành giả theo lộ trình 

tu học Văn-Tư-Tu, với: 

- Văn tuệ:  Hành giả học hiểu chân lý giác ngộ giải thoát. Kết 

quả hành giả đạt tuệ gọi là Văn tuệ. 

- Tư tuệ:  Hành giả suy tưởng là luận biện thấu đáo về chân lý 

giác ngộ giải thoát. Kết quả hành giả đạt tuệ gọi là Tư tuệ. 

- Tu tuệ:  Hành giả thực hành chuyển hóa tâm nhờ vào quán 

chiếu chân lý giác ngộ giải thoát, gọi là Thiền, để tâm trở nên vững vàng 



– đó là Thiền định, và tâm trở nên sáng suốt về thực tướng của vạn sự 

vật – đó là Thiền tuệ. Kết quả hành giả đạt tuệ gọi là Tu tuệ. 

Việc thực hành Thiền định và Thiền tuệ đều dựa vào phương pháp 

Chánh niệm định và Chánh niệm tuệ, là những kết quả rút ra từ Văn tuệ 

và Tư tuệ. Kết quả hành giả đạt tuệ gọi là Tu tuệ. Thành quả của Tu tuệ 

là quả chứng A-la-hán, đạt tới Niết-bàn, đã phá bỏ được 10 kết sử, như 

bảng tóm tắt sau: 

Bảng tóm tắt 

Tiến trình giác ngộ-giải thoát của một vị Thánh trong Phật giáo 

Tứ quả vị 

 

Kết sử 

(phiền não cần đoạn diệt) 

 

Vòng tái sinh   

 

Dự Lưu – Tu-đà-hoàn 

 Sotāpanna 

(Stream-enterer) 

 

Thân kiến, Nghi, Giới cấm thủ. 

( 3 kết sử đầu tiên) 

 

Thêm bảy lần tái sinh 
trong cõi người hoặc trời 

 

Nhất lai – Tư-đà-hàm 

Sakadāgāmi 

(Once-returner )  

Làm nguội thêm Dục tham và Sân. 

(2 kết sử kế tiếp) 

Thêm một lần tái sinh nữa 
trong cõi Dục 

 

Bất Lai – A-na-hàm 

 Anāgāmi 

(Non-returner ) 

 

Đoạn diệt hoàn toàn 5 hạ phần kết sử. 

(Thân kiến, Nghi, Giới cấm thủ, Dục tham, và 
Sân) 

Tùy sinh vào cõi Sắc giới 

 Đoạn diệt hoàn toàn 5 thượng phần kiết sử.   Giải thoát vòng sinh tử 



Bất sinh – A-la-hán 

 Arahant 

(Complete-liberation)   

(Sắc tham, Vô Sắc tham, Mạn, Trạo cử, Vô 
minh) 

luân hồi 

 
 

Theo đó, Niết-bàn là trạng thái tâm của bậc thánh nhân đã dập tắt 

được mọi phiền não từ Tham, Sân, Si.  

 + Trong kinh Tương Ưng Bộ IV, trang 404 nêu rõ: 

“Đoạn tận Tham, đoạn tận Sân, đoạn tận Si, đây gọi là Niết-bàn”.  

+ Trong kinh Tạp A Hàm viết: 

“Niết-bàn (涅槃;  P:  Nibbāna;  S: Nirvāṇa)  có nghĩa là dập tắt 

hoàn toàn ngọn lửa phiền não, là đoạn trừ nghiệp gây ra từ  ba bất thiện 

là Tham, Sân và Si.” 

Ba tâm Tham, Sân, Si là những tâm do chính chúng ta tự trói mắc 

mà sinh ra phiền não. Đó chính là Ái dục, là đầu mối của bị động trong 

sinh tử luân hồi mà con người cứ mãi dính mắc vào. 

Niết-bàn đã được phân biệt sau: 

+ Hữu dư Niết-bàn (有餘涅槃;  P: Savupadisesa-nibbāna;   S: 

Sopadhiśeṣa-nirvāṇa):  Đó là Niết-bàn khi thánh nhân hãy còn sắc thân 

‘Ngũ uẩn’. 

+ Vô dư Niết-bàn (無餘涅槃;  P: Anupadisesa-nibbāna;  S: 

Nirupadhiśeṣa-nirvāṇa):  Đó là Niết-bàn khi thánh nhân không còn sắc 

thân ‘Ngũ uẩn’. 



Theo Phật giáo Phát triển, thì Niết-bàn cũng với ý nghĩa không 

khác, nhưng có cách phát biểu sau: 

+ Vô trụ xứ Niết-bàn (無住處涅槃;  S: Apratiṣṭhita-nirvāṇa):  Đó 

là Niết-bàn không dính mắc chỗ nơi. Các vị Bồ-tát khi giác ngộ, lao 

mình trong lục đạo giáo hóa chúng sanh, lấy sự sanh tử của chúng sanh 

làm cảnh giới. Tuy ra vào sanh tử nhưng lúc nào cũng tự tại vô ngại. 

+ Trụ xứ Niết-bàn (住處涅槃;  S: Pratiṣṭhita-nirvāṇa):  Còn gọi là 

Tự tánh Niết-bàn.  Đó là Niết-bàn tự sẵn có của chúng sanh, không phải 

tu tập mới có. Như mặt gương tánh vốn sạch không phải đợi lau chùi 

mới hiện. Đó là Niết-bàn với ý nghĩa cố định, bất động. 

Một vị đã chứng A-la-hán có phước đức và nhân duyên vô cùng 

lớn, có đủ Tam Minh và Lục Thông (6 thần thông), nhưng ngược lại 

người có được Ngũ Thông (5 thần thông) chưa chắc là một vị A-la-hán. 

Tuy nhiên do phúc đức và nhân duyên khác nhau, mà khả năng và thần 

thông của các vị A-la-hán có thể có sự chênh lệch (Xin xem Bài đọc 

thêm Lục Thông và Tam Minh bên dưới).  



 

2.3. Tín ngưỡng A-la-hán. 

Trong các kinh điển Phật giáo sơ kỳ của Ấn Độ, có chi tiết ghi 

chép nói về 4 vị A-la-hán nguyện trụ tại thế độ sinh. Sau đó theo truyền 

thuyết, số lượng A-la-hán được mô tả là 10 đại đệ tử của Phật Thích-ca 

Mâu-ni. 

Về sau, qua tác phẩm Nandimitrāvadāna (Pháp Trụ ký; 法住記) 

của Đại sư người Sri Lanka Nandimitra, được dịch bởi pháp sư Huyền 

Trang sang chữ Hán, số lượng A-la-hán tăng dần lên 16, bao gồm cả 

nhân vật có thật và hư cấu, nhờ đó danh tự của 16 vị La hán được ghi 

nhận.  



Vào khoảng thời kỳ cuối đời Đường và đầu Ngũ đại Thập quốc, có 

thêm 2 vị A-la-hán nữa được thêm vào danh sách này, tăng lên thành 18 

vị. Do điều này, hình tượng 18 A-la-hán phổ biến tại Trung Quốc và ảnh 

hưởng đến cả Việt Nam, nhưng lại có nhiều dị bản. Tuy nhiên ở Nhật 

Bản và Tây Tạng, vẫn tiếp tục phối vị 16 A-la-hán. 

1) 10 vị đại đệ tử A-la-hán.  

 

Ten Principal Disciples - Wikipedia 

 Thập đại đệ tử – Wikipedia tiếng Việt 



1/. Ma-ha-ca-diếp (摩訶迦葉;  S: Mahākāśyapa): Đầu-đà (tu khổ 

hạnh) đệ nhất; ông là người yêu cầu mở đại hội kết tập kinh điển lần đầu 

tiên của Phật giáo. 

2/. A-nan-đà (阿難陀;  S: Ānanda): Đa văn đệ nhất, người "nghe và 

nhớ nhiều nhất". Tuy là Đa văn đệ nhất nhưng sau khi Đức Phật Niết-bàn 

ông mới chứng quả A-la-hán rạng sáng ngày kết tập kinh điển đầu tiên. Ngài 

đồng thời là thị giả của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

3/. Xá-lợi-phất (舍利弗;  S: Śāriputra, bo): Trí huệ đệ nhất, đệ tử 

quan trọng của Phật trong các kinh Nikaya; trước khi xuất gia, ông là một 

luận sư nổi tiếng trong giáo đoàn Bà-la-môn. Ngài là một trong hai vị tôn giả 

được Đức Phật giao cho trọng trách thống lĩnh Tăng đoàn. 

4/. Tu-bồ-đề (須菩提;  S: Subhūti): Giải Không (S: śūnyatā) đệ nhất. 

Tu-bồ-đề thường xuất hiện trong kinh điển hệ Bát-nhã-ba-la-mật-đa. 

5/. Phú-lâu-na (富樓那;  S: Pūrṇa):  Thuyết Pháp đệ nhất. 

6/. Mục-kiền-liên (目犍連;  S: Mahāmaudgalyāyana): Thần thông đệ 

nhất, hay đi đôi với Xá-lợi-phất; sau khi xuất gia được 7 ngày ông đã đoạn 

trừ hết các lậu hoặc, chứng quả A-la-hán. Ngài cùng với Tôn Giả Xá-lơi-phất 

là một trong hai vị được Đức Phật giao cho trọng trách thống lĩnh Tăng 

Đoàn. 

7/. Ca-chiên-diên (迦旃延;  S: Katyāyana): Biện luận đệ nhất. 

8/. A-na-luật (阿那律;  S: Aniruddha): Thiên nhãn đệ nhất. 

9/. U-pa-li (優波離;  S: Upāli): Giới luật đệ nhất. 

10/. La-hầu-la (羅睺羅;  S: Rāhula): Mật hạnh đệ nhất, ông cũng là 

người con duy nhất của Thái tử Tất-đạt-đa (sau này thành Đức Phật Bổn sư 

Thích Ca Mâu Ni) 

 



2) 16 vị tổ A-la-hán. 

 

Sixteen Arhats - Wikipedia 

Thập Lục La hán – Wikipedia tiếng Việt 

Các bức chân dung nổi tiếng đầu tiên về 16 vị A-la-hán này được vẽ 

bởi nhà sư Trung Quốc Guan Xiu vào khoảng năm 891. Ông đã tặng những 

bức chân dung này cho chùa Shengyin, sông Tiền Đường (Hàng Châu), nơi 

chúng được bảo quản cẩn thận.  

1) Piṇḍola Bhāradvāja 2) Ajita 3) Subinda  4) Kālika 



5) Vajriputra    6) Bhadra  7) Kanakavatsa  8) Kanaka Bhāradvāja 

9) Nakula   10) Rāhula  11) Cūḍapanthaka  12) Aṅgaja 

13) Panthaka 14) Nāgasena 15) Jīvaka       16) Vanavāsin       

 

2) 18 vị tổ A-la-hán. 

 

Eighteen Arhats - Wikipedia 

Thập Bát La hán – Wikipedia tiếng Việt 

  Có nhiều dị bản về 18 vị A-la-hán, hình ảnh các tôn giả đại diện lại 

có sự khác biệt, nhất ở 2 vị trí A-la-hán được bổ sung về sau (Xin xem 

Bài đọc thêm ”18 vị La Hán chùa Tây Phương” bên dưới). 

 

Xem thêm: 



- Tượng la hán và những điều chưa biết 

- 18 vị A La hán chùa Tây Phương - Hội Phật Giáo Thảo Đường 

- A la hán là gì? Sự khác nhau giữa A la hán và Bồ tát - Hoa Sen Phật 

VIDEO 
- Vấn đáp: Tiêu chí tu chứng A La Hán | Thích Nhật Từ 

- Vị A La Hán Cũng Là Bồ Tát - Thiền Sư Thích Nhất Hạnh 

- VĐPP l A La Hán có phải bậc thông suốt mọi thứ - HT Pháp Tông 

- Sự thật về CÁC VỊ LA HÁN trong Phật Giáo - Thầy Thích Pháp Hòa 

- Làm Sao Tu Đắc Quả A-La-Hán? Phật Pháp vấn đáp - Thầy Thích Pháp Hòa 

 

 

3. Bồ-tát. 



 
Bodhisattva - Wikipedia 

 Bồ Tát – Wikipedia tiếng Việt 

 3.1. Bồ-đề và Bồ-đề tâm. 

1) Bồ-đề  (菩提;  P;S: Bodhi;  E: Enlightenment of a Buddha):  

Có nghĩa là sự giác ngộ 覺悟 của một vị Phật. 

Bồ-đề gọi đủ là A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam-Bồ-đề. Trong đó: 



- A-nậu-đa-la (阿耨多羅 ;  P;S: Anuttarā):  Vô thượng (không gì 

cao hơn).  

- Tam-miệu (三藐;  P;S: Saṃyak):  Chánh đẳng (bình đẳng chân 

chánh).  

- Tam-Bồ-đề (三菩提;  P;S: Saṃbodhi):  Chánh giác (giác ngộ 

chân chính).  

Theo đó: 

Bồ-đề = A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam-Bồ-đề (阿耨多羅三藐三菩提;  

P;S: Anuttarā-Saṃyak-Saṃbodhi;  E: Highest Perfect Awakening): Có 

nghĩa là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác hay Vô thượng Bồ-đề (giác 

ngộ vô thượng). 

 2) Bồ-đề tâm (菩提心;  P;S: Bodhi-citta;  E: Enlightenment 

mind, Awakening mind):  Còn gọi là Giác tâm 覺心, là tâm giác ngộ hay 

tâm an trú trong giác ngộ, là một khái niệm trong đạo Phật, có nghĩa là 

tâm giác ngộ. Theo đó có thể nói rằng: 

- Bồ-đề tâm hay Tuệ tâm, là Bát-nhã Ba-la-mật-đa tâm. Đó là tâm 

vượt thoát đối đãi, nghĩa là tuy tâm sống tích cực với các khái niệm đối 

đãi vì lợi ích của muôn loài, nhưng lại không dính mắc vào các khái 

niệm đối đãi này. 



- Bồ-đề tâm được xem là Niết-bàn tâm, là trạng thái của tâm không 

còn bị trói buộc bởi Chấp ngã-Ái dục, biểu hiện bằng Tham-Sân-Si.  

- Bồ-đề tâm như Pema Chodron giải thích trong cuốn No Time to 

Lose: “Có lẽ câu trả lời đơn giản nhất là Bồ-đề tâm đưa chúng ta ra 

khỏi chấp trước và cho chúng ta cơ hội để sửa lại những thói quen tiêu 

cực. Hơn nữa, mọi chướng ngại chúng ta gặp phải đều trở thành cơ hội 

để phát triển sự can đảm vĩ đại của trái tim Bồ-đề.” 

- Phát Bồ-đề tâm là phát nguyện sống với tâm giác ngộ, là phát 

nguyện nhận thức và hành động trên nền tảng của sự giác ngộ. Bồ-đề 

tâm là tính cách của tất cả các Bậc giác ngộ, còn Phát Bồ-đề tâm là định 

hướng cho những ai đang vươn tới giác ngộ. Vươn tới giác ngộ nơi đây 

không gì khác hơn là vươn tới quán triệt nhận thức và hành động đúng 

đắn Chân lý khách quan Duyên khởi. 

Bồ-đề tâm là hạt giống sinh ra hết thẩy chư Phật, là ruộng tốt nuôi 

lớn các pháp trong sạch. Nếu phát khởi tâm này mà tu hành tinh tiến, thì 

sẽ mau chóng đi tới giác ngộ vô thượng. Cho nên biết Bồ-đề tâm là chỗ 

bắt đầu của tất cả thệ nguyện chân chính, là gốc của giác ngộ.  

Người cầu sinh về Tịnh độ, cũng phải phát Bồ-đề tâm. Kinh Vô 

lượng thọ quyển hạ nói rằng ba bậc người cầu vãng sinh đều phải phát 

Vô thượng Bồ-đề tâm.  



Về thể tính của Bồ-đề tâm, kinh Đại nhật quyển 1 phẩm Trụ tâm 

nói, biết tâm mình một cách như thực, đó là Bồ-đề. Bồ-đề tâm nhờ vào 

nhiều duyên lành mà phát khởi.  

 

 3.2. Bồ-tát. 

 Bồ-tát 菩薩 (P: Bodhisatta;   S: Bodhisattva)  đều được sử dụng 

trong cả Phật giáo Nam truyền và Phật giáo Bắc truyền.  



Bồ-tát là cách nói gọn của Bồ-đề Tát-đỏa 菩提薩埵, được dịch 

nghĩa theo tiếng Hán là Đại sĩ 大士 hoặc  Giác hữu tình 覺有情 (lợi lạc 

chúng sinh hữu tình). Trong đó: 

- Bồ-đề (菩提;  P;S: Bodhi;  E: Enlightenment):  Giác ngộ. 

- Tát-đỏa (薩埵;  P: Satta;  S: Sattva):  Hữu tình. 

Theo đó, Bồ-tát được hiểu một cách đơn giản là Bậc giác ngộ đang 

gắn với việc độ sinh, nghĩa là đang trong hạnh nhập thế.   

 Khái niệm Bồ-tát đã từng được tìm thấy trong các kinh điển Phật 

giáo Nguyên thủy, nhất là khi nói về các tiền thân của Tất-đạt-đa Cồ-

đàm trong kinh Bản Sinh. Tuy nhiên, tư tưởng Bồ-tát bắt đầu ảnh hưởng 

trong các tông phái Phật giáo Ấn Độ vào những năm cuối của vương 

triều A-dục (Ashoka). Không lâu sau đó, khi Phật giáo Đại Chúng bộ 

phát triển, tư tưởng nhập thế này đã nhanh chóng ảnh hưởng mạnh mẽ 

khắp Ấn Độ và truyền rộng đến các quốc gia Trung Quốc, Nhật Bản, 

Hàn Quốc, Tây Tạng, Việt Nam … Theo truyền thống tư tưởng này, có 

vô lượng Bồ-tát thị hiện trong nhiều hình tướng và chủng tộc, trong 

nhiều không gian và thời gian để cứu giúp chúng sanh đang trôi lăn 

trong khổ đau. 

Trong các kinh điển Phật giáo Phát triển (Bắc truyền), hình ảnh 

Bồ-tát tương tự như A-la-hán, trong đó A-la-hán thường bị hiểu nhầm là 

tập trung chủ yếu vào sự giải thoát cho chính mình, xu hướng ít làm lợi 



nhiều cho chúng sinh, còn Bồ-tát thì có nguyện lực cao cả hơn nhiều, 

không những tu bổ trí tuệ bản thân mà còn mang lợi ích đến mọi chúng 

sinh trên con đường giác ngộ.  

Tuy nhiên, nếu tự thân những ai đã hiểu rõ về giáo lý của đạo Phật 

về hai phương diện Chân lý và Đạo đức, thì đều có thể chiêm nghiệm 

nhận ra thâm ý của các Bậc giác ngộ, cho dù các vị này ở tầng bậc nào 

đi chăng nữa.  

Hiện nay, trong Phật giáo Phát triển, khi nói đến Bồ-tát, người ta 

lại xem đó là tiền thân của các vị Phật tương lai, và Bồ-tát được chia làm 

hai dạng sau:  

1) Bồ-tát hiện thực:  Đó là những hành giả đang sống nơi thế 

gian này, đầy lòng từ bi, giúp đỡ chúng sinh, hướng về Phật quả. 

2) Bồ-tát siêu việt:  Đó là những hành giả đã thực hành các 

hạnh vượt thoát (Ba-la-mật) ở mức độ rất cao, hoàn toàn bất thối chuyển 

(không còn thối lui), có khả năng chủ động trong sinh tử luân hồi nhưng 

chưa nhập Vô dư y Niết-bàn.  

Các vị Bồ-tát siêu việt xuất hiện trong thế gian dưới nhiều dạng 

khác nhau để cứu độ chúng sinh. Đó là các vị được Phật tử tôn thờ và 

đảnh lễ, thường là các vị Bồ-tát: Quán Thế Âm (觀世音), Đại Thế Chí 

(大勢至), Văn Thù Sư Lợi (文殊師利), Phổ Hiền (普賢) và Địa Tạng 

(地藏). 



   
Thích Ca Tam Tôn Việt Nam 

Bồ-tát Địa Tạng  –  Phật Thích Ca  –  Bồ-tát Quán Thế Âm 

Ý nghĩa biểu tượng:  

Chân lý được Phật Thích Ca khám phá ra có giá trị xuyên suốt vô hình & hữu 

hình, vượt thoát không gian & thời gian. 

 

 



 

Thích Ca Tam Tôn Trung Quốc 

Bồ-tát Phổ Hiền  –  Phật Thích Ca  –  Bồ-tát Văn Thù 

Ý nghĩa biểu tượng:  

Từ Bi  -  Tâm thanh tịnh  –  Trí Tuệ 



 

Tây Phương Tam Thánh 

Bồ-tát Đại Thế Chí  –  Phật A-di-đà  –  Bồ-tát Quán Thế Âm 

Ý nghĩa biểu tượng:  

Trí Tuệ  -  Tâm thanh tịnh  –  Từ Bi 

Chú thích:  Phật Thích Ca và Phật A-di-đà tuy 2 tướng nhưng chỉ là một. 

 3.3. Tu học và quả chứng của Bồ-tát. 

 Theo kinh Hoa Nghiêm, một hành giả muốn thành một vị Bồ-tát 

thật thụ thì phải trải qua 50 ngôi vị công phu tu tập để hoàn thành nhiệm 

vụ là tự độ và độ tha, tự giác và giác tha. Trên con đường tu tập, một vị 

Bồ-tát phải hoàn thành cho xong thứ từ thấp đến cao, nghĩa là Bồ-tát 

phải khởi hành từ Nhập Môn của Thập Tín cho đến hoàn thành Thánh 



quả của Thập Địa. 50 ngôi vị tu tập của Bồ-tát được chia làm năm thứ 

bậc: 

- Thập tín:  Là thứ bậc của Bồ-tát Nhập môn. Hành giả lập hạnh 

Giới, Định, Tuệ kết hợp với công hạnh Bố thí nhiếp (Xin xem Bài đọc 

thêm “Tứ nhiếp pháp” bên dưới).  

- Thập hạnh:   Là thứ bậc của Bồ-tát Tam hiền. Hành giả lập hạnh 

Giới, Định, Tuệ kết hợp với công hạnh Ái ngữ nhiếp. 

- Thập trụ:  Là thứ bậc của Bồ-tát Tam hiền. Hành giả lập hạnh 

Giới, Định, Tuệ kết hợp với công hạnh Lợi hành nhiếp.  

- Thập hồi hướng:  Là thứ bậc của Bồ-tát Tam hiền. Hành giả lập 

hạnh Giới, Định, Tuệ kết hợp với công hạnh Đồng sự nhiếp. 

 - Thập địa:  Là thứ bậc của Bồ-tát Thánh nhân.  Hành giả phát 

khởi và an trú vào (trí tuệ vô ngã qua bốn quả vị lần lượt là Noãn, Nhẫn, 

Đảnh, và Thế đệ nhất. Tại Thế đệ nhất vị, hành giả thành tựu công phu 

vững trú ở trí tuệ vô ngã, và đi vào hành Thập địa Bồ-tát đạo. 

 Nội dung của Thập Địa như sau: 

1/. Hoan Hỷ địa (Pramuditā - Tâm ý hoan hỷ): Tại đây, Bồ-tát an 

trú vững chắc vào trí tuệ vô ngã, tâm sanh hoan hỷ, chứng đắc sự thật 

Ngã Không và Pháp Không. Bồ-tát khởi sự đạt được Thánh tánh (vào 

dòng Thánh) 



2/. Ly Cấu địa (Vimalā - Xa lìa phiền não): Tại nhị địa, Bồ-tát 

hành viên mãn Giới đức. 

3/. Phát Quang địa (Prabhā-Karì - Trí tuệ chói sáng): Tại tam địa, 

Bồ-tát hành viên mãn hạnh Nhẫn nhục, đi sâu vào nội quán, thoát khỏi 

ràng buộc của đường tu (tu đạo: bhāvanā mārga) 

4/. Diệm Huệ địa (Arcismatì - Trí tuệ rực rỡ): Tại tứ địa, Bồ-tát 

hành viên mãn hạnh Tinh Tấn, phát triển mạnh năng lực thiền quán. 

5/. Nan Thắng địa (Sudurjiayā - Vô cùng khó khăn mới đạt được): 

Tại ngũ địa, Bồ-tát hành viên mãn Công phu Thiền định, đầy đủ nhân 

duyên để an trú vào Tánh Không tại thế gian. 

6/. Hiện Tiền địa (Abhimukhì - Chân Như hiển hiện): Tại lục địa, 

Bồ-tát phát triển viên mãn tuệ vô ngã (Prajnā), thấy như thật tánh thanh 

tịnh của vạn hữu (bình đẳng ứng xử với tịnh và bất tịnh) 

7/. Viễn hành địa (Dùramgama - Đi xa): Tại thất địa, Bồ-tát đoạn 

tận tập khí chấp Ngã, phát triển tâm đại bi cứu độ chúng sinh. 

8/. Bất động địa (Acalā - Không lay động): Tại bát địa, Bồ-tát đoạn 

tận tập khí chấp Ngã và chấp Pháp, an trú vào vô tướng mà tự tại du 

hành độ sinh. 



9/. Thiện Huệ địa (Sādhumatì - Trí tuệ diệu dụng): Tại cữu địa, 

Bồ-tát thành tựu Thập lực Bồ-tát, (Dasabalā), có khả năng thuyết pháp 

độ sinh rộng rãi. 

10/. Pháp Vân địa (Dharmameghā - Mây pháp che khắp cả muôn 

loài chúng sinh): Tại thập địa, Bồ-tát có thể thuyết pháp chỉ đường cho 

mọi căn cơ, như đám mây lớn cho mưa cho các loài cây lớn, cây nhỏ. 

Từ Bất Động địa, Bồ-tát được tôn xưng là Đại Bồ-tát 

(Mahàbodhisattvā). 

Xem thêm: 
- Bồ Tát - Thich Tri Sieu 

- 50 NGÔI VỊ BỒ TÁT | Graphicdesignmn.com 

- Tiếp Hiện và Bồ Tát Đạo - Deer Park Monastery 

 

VIDEO 
- Phật, Bồ Tát là gì? Có bao nhiêu vị Phật, Bồ Tát? 

- Thầy Thích Pháp Hòa Giảng Ý Nghĩa Thọ Bồ Tát Giới 

- Vấn đáp: Thế nào là Phật và Bồ tát ? | Thích Nhật Từ 

 



 

 

Bài đọc thêm 

1/. Tứ nhiếp pháp. 

 Tứ nhiếp pháp (四攝法; S: Catvāri-saṃgrahavastūni;  E: The four 

methods that Bodhisattvas employ to approach and save people):  Trong 

đó: 

- Tứ 四:  Là bốn. 

 - Nhiếp 攝:  Là thu hút, thu phục . 

 - Pháp 法:  Là cách thức. 



Theo đó, tứ nhiếp pháp là bốn phương pháp thu phục chúng sinh 

mà hàng Bồ-tát ứng dụng để thân cận và giúp đỡ mọi người sống an vui 

trong đạo lý giác ngộ.  

1. Bố thí nhiếp (布施攝;  S: Dāna-saṃgraha;  E: Giving the gift of 

Dharma or something that people like):  Đó là cách thu phục bằng cách 

ban tặng giáo pháp (Pháp thí) hoặc những thứ mà mọi người cần như 

tiền, vật chất (Tài thí).  

2. Ái ngữ nhiếp (愛語攝;  S: Priya-vāditā-saṃgraha;  E: Using 

kind words):  Đó là cách thu phục bằng cách dùng lời nói chân thật, lời 

nói hay đẹp và nhu hoà để giáo hoá người.  

3. Lợi hạnh nhiếp (利行攝;  S: Artha-caryā-saṃgraha;  E: Acting 

for the purpose of benefit to people):  Đó là cách thu phục bằng hành 

động vị tha, dấn thân phục vụ, làm việc vì mục đích đem lại lợi lạc cho 

mọi người, như làm các việc từ thiện xã hội. 

4. Ðồng sự nhiếp (同事攝;  S: Samānārthatā-saṃgraha;  E: 

Physically working together with people):  Đó là cách thu phục bằng 

cách tạo điều kiện cùng làm chung một công việc, để sống gần gũi với 

mọi người, dù là người thiện hay người ác, nhằm giúp đỡ họ làm tốt.  

Bồ-tát vốn được xem là Bậc giác ngộ chân lý và đang gắn với việc 

độ sinh, nghĩa là đang trong hạnh nhập thế. Theo đó, mọi hành động của 

Bồ-tát là không dính mắc (Ba-la-mật-đa 波羅蜜多; P: Pāramī;  S: 



Pāramitā;  E: Perfection, Transcendental perfection, Completeness). Vì 

thế, Tứ nhiếp pháp hàm chứa ý nghĩa là Tứ Độ, tức Tứ Ba-la-mật-đa. 

Thập Độ 十度  hay Thập Ba-la-mật-đa trong Phật giáo Nam truyền, 

hoặc Lục Độ 六度 hay Lục Ba-la-mật-đa trong Phật giáo Bắc truyền là 

10 và 6 hành động tiêu biểu tu tập theo chân lý Duyên khởi. Thành tựu 

được chúng, hành giả được xem như đã có đủ khả năng Ba-la-mật-đa 

hóa tất cả mọi hành động trong cuộc sống, nghĩa là hành giả đã thành 

tựu là Bậc giác ngộ giải thoát.  
--------------- 

Chú thích:    

1) Độ (渡;  P;S: Pāramitā): Giúp vượt qua. Như Lục độ, Thập độ. 

2) Hộ trì (護持;  P: Parittāṇa;  S: Paritrāṇa;  E: protection)  là từ gốc 

Hán, trong đó: 

 Hộ 護:  Giúp đỡ //    Trì 持:  Giữ gìn. 

 Theo đó,  hộ trì là giúp đỡ, giữ gìn.  Ví dụ:   

- Hộ trì bên ngoài:  Như hộ trì tự viện hay hộ trì Tam bảo. 

- Hộ trì bên trong:  Như hộ trì các Căn. 

3) Cứu 救:  giúp cho thoát nạn. 

- Chuộc (Nôm): bù đắp. Như: ‘lấy công chuộc tội’, ‘cứu chuộc’. 

- Rỗi (Nôm): cứu vớt linh hồn. Như: ‘cứu rỗi’. 

Trong đạo Phật, hành giả luôn phát nguyện “Tự giác, Giác tha, Giác 

hạnh viên mãn” là tiến trình hành động nên Thánh. Tuy nhiên, việc Giác tha 

của bậc Thánh là nhằm Độ hay Hộ trì chứ không nhằm Cứu nạn救難, Cứu rỗi, 



Cứu chuộc, vì mỗi người đều có những biệt Nghiệp (tốt hoặc xấu) mà mình 

đã tự làm và phải tự nhận theo luật công bình khách quan Nhân Quả. 

Hơn nữa, mỗi người cũng phải Tự giác chứ các Thánh không thể giác 

ngộ giúp được. Thực tế cho thấy nếu các Thánh có thể cứu hay giúp được thì 

mọi người sẽ đều không gặp hoạn nạn và nên Thánh tất cả. 

Xem thêm: 
- TỨ NHIẾP PHÁP 

- Tứ nhiếp pháp - Đại tạng kinh Việt Nam 

- Tứ nhiếp pháp – Pratique du Bouddhisme – Hành Pháp Phật 

 

VIDEO 
- Tứ nhiếp pháp - Thích Thiện Xuân 

- Thầy Thích Trí Huệ - Tứ Nhiếp Pháp 

- Thuật Đắc Nhân Tâm - Thầy Thích Phước Tiến 

- PHDS BS Đỗ Hồng Ngọc kỳ 43 Tứ Nhiếp Pháp 

 



 

2/. Lục thông – Tam minh. 

 Lục thông và Tam minh là hai khả năng khác thường xuất hiện đối 

với Bậc giác ngộ A-la-hán. Ngũ thông là 5 loại thần thông đầu (từ 1. đến 

5.) phổ biến ở người tu nơi các tôn giáo khác, và thường đước gọi là 

Phép lạ, chỉ có thánh quả A-la-hán mới đạt thần thông thứ 6. 

 Cũng cần lưu ý thần thông khác với pháp thuật. Thần thông do 

trình độ định tâm cao (từ tứ thiền trở lên) và phát triển đúng hướng bằng 

tự lực mà đạt được. Còn pháp thuật phần lớn đạt được bằng cách cầu 

viện đến tha lực và không cần phải đạt đến tứ thiền, đôi lúc chỉ cần niềm 

tin hay Cận định (Upacāra-samādhi = Cận hành định, Dục định) là đủ. 



1) Lục thông (六通;  P: Chalabhiññā;  S: Ṣaḍabhijñāḥ;  E: Six 

supernatural or universal powers) - còn gọi là 6 sức mạnh tâm linh siêu 

thế) 

Dưới đây là nội dung của của các thần thông:  

 1. Thiên Nhãn thông (天眼通;  P: dibbacakkhu, cutūpapātañāṇa;  

S: divyacaksus;  E: clairvoyance):   

Đó là khả năng nhìn của mắt không hạn chế - không bị trở ngại bởi 

khoảng cách và chướng ngại vật.  

 2. Thiên Nhĩ thông (天耳通;  P: dibbasota;  S: divyasrotam;  E: 

clairaudience):   

Đó là khả năng nghe của tai không hạn chế, không bị trở ngại của 

ngôn ngữ, hiểu được tiếng muôn loài.  

 3. Tha Tâm thông (他心通; P: paracittavijañāṇa, cetopariyañāṇa;  

S: paracittajñāna;  E: mental telepathy, ability to know the minds of all 

living beings):   

Đó là khả năng biết được suy nghĩ của muôn loài.   

4. Túc Mạng thông (夙命通; P: pubbenivāsānussatiñāna; S: 

pūrvanivāsānusmṛtijñāna;  E: ability to penetrate into past and future 

lives of self and others):   

Đó là khả năng nhìn thấy được nhiều kiếp quá khứ của mình và 

người khác.  



5. Thần Túc thông (神足通; P: iddhividha;  S: ṛddhipāda;  E:  

ability to be anywhere at will):   

Đó là khả năng di chuyển không hạn chế: phi thân (khinh thân), di 

chuyển tức thời. Thậm chí còn có thể tàng hình, hiện thân to, nhỏ tùy ý. 

Thần Túc thông còn gọi là Biến Hóa thông. 

6. Lậu Tận thông (漏盡通;  P: āsavakkhayañāṇa;  S: 

āśravakṣayajñāna;  E:  the supernatural insight into the initiative of the 

stream of transmigration):   

Đó là khả năng làm chủ thân và tâm, trong mọi hoàn cảnh không bị 

nhiễm ô tham-sân-si. Khả năng này giúp phá được ngã chấp từ đối đãi 

thị phi như tốt hay xấu hoặc thiện hay ác, gây ra phiền não, là đầu mối 

của mọi nghiệp chướng. Người đạt Lậu Tận thông sẽ ở trong một trạng 

thái được gọi là Niết-bàn. 

Lậu Tận thông còn được dùng trong giáo hóa chúng sinh nên gọi là 

Giáo Hóa thông. Đó là dùng những lời đúng pháp khéo léo giúp người 

khác chuyển hóa những nghiệp xấu ác về suy nghĩ (ý), lời nói (khẩu) và 

hành động (thân) trong cuộc sống. Trong Tăng chi bộ kinh, chương III, 

phẩm VI, kinh số 60, mô tả Giáo Hóa thông như sau: “Hãy suy nghĩ như 

thế này, chớ suy nghĩ như vậy! Hãy tác ý như vậy, chớ tác ý như vậy! 

Hãy từ bỏ cái này! Hãy đạt đến cái này và an trú!”. 



 2) Tam minh (三明;  P: Tivijja;  S: Trividya;  E: Three insights, 

Three kinds of clarity) 

Ba pháp Thiên Nhãn thông, Túc Mạng thông và Lậu Tận thông 

còn được gọi Tam minh, là bởi sau khi nhập được vào Tứ thiền và đắc 

được Đệ tứ Thánh quả A-la-hán thì hành giả đó bắt buộc phải trải qua 3 

kinh nghiệm thần thông  này. Tam Minh luôn xuất hiện kèm với Lục 

Thông.  

• Quá khứ:  Đầu tiên là nhớ lại vô lượng kiếp quá khứ của mình với 

từng chi tiết nhỏ để thành tựu Túc Mạng minh (夙命明;  E: Insight 

into the mortal conditions of self and others in previous life). Qua 

Túc Mạng minh hành giả dễ dàng đoạn diệt Thường kiến. 

• Tương lai:  Kế đến là thấy sự lưu chuyển sinh tử của vô số chúng 

sinh ở các cõi theo nghiệp duyên thiện ác để thành tựu  Thiên Nhãn 

minh (天眼明; E: Supernatural insight into future mortal conditions 

- deaths and rebirths). Qua Thiên Nhãn minh hành giả dễ dàng 

đoạn diệt Đoạn kiến. 

• Hiện tại:  Cuối cùng là thấy rõ bản chất đau khổ của luân hồi sinh 

tử, nguyên nhân của đau khổ, bản chất của Niết bàn, và con đường 

đưa đến Niết bàn để thành tựu Lậu Tận minh (漏盡明;  E: Nirvana 

insight - Insight into present mortal sufferings so as to overcome 

all passions or temptations). Qua Lậu Tận minh hành giả dễ dàng 

đoạn diệt những Kiến hoặc (thấy biết sai lầm). 



Trong kinh Ðại Ca-chiên-diên Nhất Dạ Hiền Giả (Mahā-kaccāna-

bhaddekaratta sutta) Tam minh về nội tâm của bậc giác ngộ được mô tả 

như sau: 

Quá khứ không truy tìm 

Tương lai không ước vọng, 

Quá khứ đã đoạn tận, 

Tương lai lại chưa đến, 

Chỉ có pháp hiện tại, 

Tuệ quán chính ở đây. 

Không động, không rung chuyển … 

Sau khi chứng ngộ, Phật Thích Ca thường dùng Tam minh để soi 

chiếu xem chúng sinh nào có đủ căn duyên giác ngộ để hộ trì. 

Xem thêm: 
- Thần thông không do tìm kiếm 

- Mặt trái của thần thông - Giác Ngộ 

- Thần thông và nghiệp lực - Thiền viện Trúc Lâm Bạch Mã 

- Đức Phật sử dụng thần thông như thế nào - Thư Viện Hoa Sen 

- Những phép lạ và thần thông của Đức Phật trong kinh điển ... 

 

VIDEO 
- Chứng đắc thần thông - TT. Thích Nhật Từ 

- Thần thông và Thiền định - TT. Thích Nhật Từ 

- Thần thông, nghiệp lực và giáo hóa - TT. Thích Nhật Từ 

- Vấn đáp: Thần thông trong đạo Phật 05-03-2020 - TT. Thích Nhật Từ 

- Vấn đáp: Thần thông, vô sư trí, sở tri chướng - 2014 | Thích Nhật Từ 

- CHỨNG ĐẮC THẦN THÔNG là trở ngại của Thiền định | Thích Nhật Từ 



 

- 4 thần thông – Thầy Thích Trí Huệ 

- Thần Thông Trong Đạo Phật – Pháp Âm Thích Phước Tiến 

- Triệu chứng tự nhận mình có thần thông hoặc chứng đắc - HT. PHÁP TÔNG 

- Vì sao ĐỨC PHẬT không dùng THẦN THÔNG để cứu chúng sanh – Thích Pháp Hòa 

 

 

3/. Mười tám vị A-la-hán chùa Tây Phương, Thạch 

Thất, Hà Nội (La Hán = A-la-hán). 

Trong mỹ thuật, các vị La Hán thường được thể hiện dưới 3 dạng: 

tượng, phù điêu và tranh vẽ để thờ ở các chùa. Ở chùa Việt Nam, các La 

Hán chỉ thể hiện ở 2 dạng tượng và phù điêu, như La Hán ở chùa Trăm 

Gian (Quảng Nghi Tự), Chùa Thầy (Thiên Phúc Tự), Chùa Mía (Sùng 



Nghiêm Tự), 3 chùa này đều ở Hà Tây cũ, nay là Hà Nội. Cách bài trí: 

tượng La Hán chia làm 2 dãy, mỗi bên 9 vị ở hai bên tiền đường (Miền 

Trung và Miền Nam), hay ở hai nhà giải vũ (Miền Bắc). Tượng La Hán 

ở Miền Bắc thường trong tư thế ngồi trên loại bệ tự nhiên như tảng đá, 

mô đất, gốc cây. Tượng La Hán ở Miền Nam trong tư thế cưỡi trên lưng 

các con thú. Hình hài, động tác, nét mặt mỗi vị một vẻ rất sinh động và 

gần gũi với con người đời thường. 

 
Chùa Tây Phương – Wikipedia tiếng Việt 

Riêng chùa Tây Phương (Sùng Phúc Tự) ở huyện Thạch Thất, 

trước năm 1965 thuộc tỉnh Sơn Tây cũ, qua thời gian được nhập vào các 

tỉnh Hà Tây, Hà Sơn Bình, và thuộc Hà Nội từ năm 2008, là không bài 

trí tượng La Hán, mà thay vào đó là tượng Tổ sư phái Thiền tông Tây 



Thiên (Ấn Độ) nối tiếp nhau chủ trì, gìn giữ Phật pháp ở Ấn Độ sau Phật 

Thích Ca. Đây là những pho tượng Tổ rất sinh động, biểu lộ nội tâm của 

nhân vật, có giá trị thẩm mỹ cao, và được xem là một bộ tượng hoàn 

thiện nhất của điêu khắc gỗ Việt Nam trong thế kỷ 18. Các pho tượng đã 

thoát ra ngoài các khuôn mẫu chuẩn mực của các tượng Phật, Bồ Tát, để 

mang lên mình những sáng tạo, cảm hứng sống động. 

Nếu như các tượng Phật thường ở trong trạng thái tĩnh: ngồi vững 

chãi trên tòa sen, mắt nhắm hờ, bất động chìm trong cõi bất khả tư nghị, 

các nếp áo đều phủ xuống lặng lẽ; thì các tượng Tổ chùa Tây Phương ở 

trong trạng thái động: đứng, ngồi, nói, thuyết, quạt ... rất sinh động 

phong phú, các tà áo bay tung, bước chân vững chãi ... Có thể nói rằng, 

các nghệ nhân dân gian đã thổi hồn cuộc sống vào các tượng Tổ này. 



 



 
Hai bộ tem La Hán chùa Tậy Phương 

Nhà thơ Huy Cận đã có một bài thơ hay về những pho tượng này 

nhan đề "Các vị La Hán chùa Tây Phương". Bài thơ ra đời năm 1960 và 

đã được đưa vào sách giáo khoa giảng dạy cho học sinh bậc phổ thông 

trong chương trình SGK Văn học 12 giai đoạn 1990-2006. Nguồn: Bài 

thơ cuộc đời, NXB Văn học, 1963 

Các vị La Hán chùa Tây Phương 

Tôi đến thăm về lòng vấn vương. 

Há chẳng phải đây là xứ Phật, 

Mà sao ai nấy mặt đau thương? 

 

Đây vị xương trần chân với tay 



Có chi thiêu đốt tấm thân gầy 

Trầm ngâm đau khổ sâu vòm mắt 

Tự bấy ngồi y cho đến nay. 

 

Có vị mắt giương, mày nhíu xệch 

Trán như nổi sóng biển luân hồi 

Môi cong chua chát, tâm hồn héo 

Gân vặn bàn tay mạch máu sôi. 

 

Có vị chân tay co xếp lại 

Tròn xoe từa thể chiếc thai non 

Nhưng đôi tai rộng dài ngang gối 

Cả cuộc đời nghe đủ chuyện buồn.... 

 

Các vị ngồi đây trong lặng yên 

Mà nghe giông bão nổ trăm miền 

Như từ vực thẳm đời nhân loại 

Bóng tối đùn ra trận gió đen. 

 

Mỗi người một vẻ, mặt con người 

Cuồn cuộn đau thương cháy dưới trời 

Cuộc họp lạ lùng trăm vật vã 

Tượng không khóc cũng đổ mồ hôi. 

 

Mặt cúi nghiêng, mặt ngoảnh sau 



Quay theo tám hướng hỏi trời sâu 

Một câu hỏi lớn. Không lời đáp 

Cho đến bây giờ mặt vẫn chau. 

 

Có thực trên đường tu đến Phật 

Trần gian tìm cởi áo trầm luân 

Bấy nhiêu quằn quại run lần chót 

Các vị đau theo lòng chúng nhân? 

 

Nào đâu, bác thợ cả xưa đâu? 

Sống lại cho tôi hỏi một câu: 

Bác tạc bấy nhiêu hình khô hạnh 

Thật chăng chuyện Phật kể cho nhau? 

 

Hay bấy nhiêu hồn trong gió bão 

Bấy nhiêu tâm sự, bấy nhiêu đời 

Là cha ông đó bằng xương máu 

Đã khổ, không yên cả đứng ngồi. 

 

Cha ông năm tháng đè lưng nặng 

Những bạn đương thời của Nguyễn Du 

Nung nấu tâm can vò võ trán 

Đau đời có cứu được đời đâu. 

 

Đứt ruột cha ông trong cái thuở 



Cuộc sống giậm chân hoài một chỗ 

Bao nhiêu hi vọng thúc bên sườn 

Héo tựa mầm non thiếu ánh dương. 

 

Hoàng hôn thế kỷ phủ bao la 

Sờ soạng, cha ông tìm lối ra 

Có phải thế mà trên mặt tượng 

Nửa như khói ám, nửa sương tà. 

 

Các vị La Hán chùa Tây Phương! 

Hôm nay xã hội đã lên đường 

Tôi nhìn mặt tượng dường tươi lại 

Xua bóng hoàng hôn, tản khói sương. 

 

Cha ông yêu mến thời xưa cũ 

Trần trụi đau thương bỗng hoá gần! 

Những bước mất đi trong thớ gỗ 

Về đây, tươi vạn dặm đường xuân. 

27-12-1960 

 



 

16 vị Tổ A-la-hán chùa Tây Phương 

 

Vị Tổ thứ nhất: Ma Ha Ca Diếp (Mahakasyapa) 



  

 

Vị Tổ thứ 2: A-Nan (Ananda) 



 
 

Vị Tổ thứ 3: Thương-Na-Hòa-Tu (Sanakavasa) 



  

 

Vị Tổ thứ 4: Ưu-Ba-Cúc-Đa (Upagupta) 



  

 

Vị Tổ thứ 5: Đề-Đa-Ca (Dhrtaka) 



  

 

Vị Tổ thứ 6: Di Giá Ca (Miccaka) 



  

 

Vị Tổ thứ 7: Bà Tu Mật (Vasumitra) 



  

 

Vị Tổ thứ 8: Phật-Đà-Nan-Đề (Buddhanandi) 



  

 

Vị Tổ thứ 9: Phục-Đà-Mật-Đa (Buddhamitra) 



  

 

Vị Tổ thứ 10: Hiếp-Tôn-Giả (Parsvika) 



  

 

Vị Tổ thứ 11: Bồ-Tát Mã-Minh (Asvaghosha) 



  

 

Vị Tổ thứ 12: Ca-Tỳ-Ma-La (Capimala) 



  

 

Vị Tổ thứ 13: Bồ-Tát Long-Thọ (Nagarjuna) 



  

 

Vị Tổ thứ 14: La-Hầu-La-Đa (Rahulata) 



  

 

Vị Tổ thứ 15: Tăng-Già-Nan-Đề (Sanghanandi) 



  

 

Vị Tổ thứ 16: Già-Da-Xá-Đa (Gayasata) 



  

 

Vị Tổ thứ 17: Cưu-Ma-La-Đa (Kumarata) 



  

 

Vị Tổ thứ 18: Xà-Dạ-Đa (Jayata) 



  

 
Xem thêm: 
- Bảo tàng Mỹ Thuật Việt Nam (VII)  

- Ý nghĩa của 18 vị La Hán chùa Tây Phương - Bàn thờ 

- Tìm hiểu 18 vị La Hán trên 2 bộ tem bưu chính Việt Nam ... 

 

VIDEO 
- Phóng sự: Chùa Tây Phương (by A.D Group) 

- TÂY PHƯƠNG CỔ TỰ ( THẠCH THẤT - TP HÀ NỘI ) 

- Du lịch Chùa Tây Phương kiệt tác huyền thoại | Hà nội phố 

- Các vị La Hán chùa Tây Phương - Huy Cận - Trần Thị Tuyết diễn ngâm 

- Chùa Tây Phương | Tay Phương Pagoda | Di Tích Quốc Gia Đặc Biệt | Ký Sự UNESCO 

 

 



 

 
 

Hoan nghênh các bạn góp ý, trao đổi ! 

*** 

 

 

 

 

 

 

 

 


